
 1 

 

 

Il Traditore tradito 

La figura dell’Appeso tra equivoci e trasformazioni 

di  Sharon Tofanelli 

 

 

 

 

Conviene iniziare da una storia. 

È ben vero, ammettiamolo, che le storie rappresentano casomai lo stadio avanzato di un fatto: noi nasciamo, 

esistiamo; e da quel momento incomincia il nostro evaporare in leggenda. Viviamo nella biologia, moriamo 

nella poesia. E la poesia travia ciò che eravamo in origine. La via del racconto è intrisa di nebbie menzognere. 

Italia settentrionale. Nelle brume del mattino c’è un castello e nel castello risiede un mago cieco. I suoi 

quattro ospiti, piuttosto confusi, si aggirano nei corridoi: sono stati condotti là con l’inganno e incubi e 

visioni li perseguitano. Eccoli lì, uomo, donna, bambina ed ermafrodito, protesi alla finestra. 

Nella nebbia lattiginosa, in lontananza, hanno intravisto un albero e dai suoi rami pende un impiccato. 

Avanti veloce. Sono ai piedi del tronco e hanno portato una scala. Il ragazzo è fortunato, per quanto possa 

esserlo un paracadutista che di tutta una brughiera ha saputo cogliere proprio l’unica chioma d’albero: è 

agganciato per un piede e non per il collo. Lungi dall’aver perso la vita, ha avuto bene il tempo di arrotolarsi 

una sigaretta; osserva il trafficare dei suoi salvatori, un sorriso dolcemente avulso sulla sua faccia irrorata dal 

deflusso del sangue. L’ermafrodito colloca la scala e vi si arrampica, avvicinandosi tanto da capire che il 

giovanotto sta fumando ben altro che tabacco. «Vuoi un tiro?» «Quasi quasi…» 



 2 

Avanti veloce, per l’ultima volta. Giordano, così si chiama il nuovo ospite, siede da un quarto d’ora di fronte 

a un vassoio di brioches. Per quanto rimugini non è in grado di decidere, provocando le ire del vecchio 

anfitrione. «Allora, l’ha scelta?», domanda al figlio. «Ancora no». Il cieco scaglia dunque in aria le 

stoviglie, il cibo si sparpaglia. Soltanto una brioche, ormai fredda, rimane alla portata di Giordano, che la 

prende e l’addenta. «Lascio che sia il caso a scegliere per me». 

La storia è Arcana, 2019, un colorito thriller di Maurizio Temporin. Il vecchio, mago o pazzo o imbroglione 

è da scoprire leggendo, colleziona ospiti da trasmutare in Tarocchi viventi. A Giordano è stato imposto 

l’Appeso e come tale si comporta, giacché “ha come caratteristiche di spicco l’indecisione e la 

procrastinazione”. 

Da un castello a un altro più noto, poi a una taverna. Siamo nel Castello dei destini incrociati, 1969. Nuovi 

avventori stendono arazzi di carte sul tavolo, poiché un maleficio impedisce loro di parlare e tocca 

arrangiarsi con le immagini e la mimica. Più volte ricorre l’Appeso in questo romanzo sperimentale di Italo 

Calvino. Nelle narrazioni mute dei personaggi allude con facilità all’assalto dei briganti, all’eroe derubato e 

lasciato spenzolare a una trave; ma è nel racconto intitolato Storia dell’Orlando pazzo per amore che la 

situazione si fa interessante: è qui che il condottiero di Ariosto, per invenzione di Calvino, pone la carta con 

l’ometto capovolto a segnalare il termine della sua follia. «E finalmente ecco il suo viso diventato sereno e 

luminoso […] Dice: – Lasciatemi così. Ho fatto tutto il giro e ho capito. Il mondo si legge all’incontrario. 

Tutto è chiaro». In effetti, e il poema ariostesco lo conferma al trentanovesimo canto, il Conte impazzito 

fu necessario legarlo affinché potesse ricevere dal devoto Astolfo l’ampolla del senno perduto. Certo, non 

capovolto. Licenza poetica calviniana? C’è un’altra storia degna di nota, ed è la Storia dell’indeciso. Costui, 

ci racconta ancora Calvino, stentava a prendere qualsiasi decisione, dacché “non c’è differenza tra l’atto di 

scegliere e l’atto di rinunciare”. Indeciso tra le donne, tra le strade del bivio, tra i pozzi cui dissetarsi – ma 

non tra le brioches, almeno lui – il giovanotto pretese il mare, fonte comune delle sorgenti che non voleva 

sorteggiare. «E il mare avrai!»: salita la marea, “affonda a capofitto, dondola tra i coralli degli 

abissi, Appeso per i piedi ai sargassi […] e trascina i capelli verdi di lattuga marina a spazzare i fondali scoscesi”. 

E poi, tra parentesi, un’allusione a un Appeso precedente – “(Dunque è proprio questa la carta in cui 

Madame Sosostris, clairvoyante famosa ma di poco attendibile nomenclatura, divinando i destini privati e 

generali dell’emerito funzionario della Lloyds, ha riconosciuto un marinaio fenicio annegato?)” – che 

raggiungeremo seduta stante. 



 3 

Eccoci dunque ancora più indietro. Adesso è il 1922 e la voce che ha solleticato Calvino è quella di Thomas 

S. Eliot. The Waste Land, poemetto sperimentale – di nuovo! (Soltanto un capovolto può comprendere le 

potenzialità di un capovolto). L’opera, sarabanda di mitologia, allucinazione biblica e tragicomico 

carnevale, presenta tra i personaggi “Madame Sosostris, chiaroveggente famosa”, la quale: 

Aveva preso un brutto raffreddore, ciononostante 
È nota come la donna più saggia d’Europa, 

Con un diabolico mazzo di carte. ‘Ecco qui’, disse, 
‘La vostra carta, il Marinaio Fenicio Annegato 

(Quelle sono le perle che furono i suoi occhi. Guardate!) 
[…] Non trovo 

L’Impiccato. Temete la morte per acqua’. 

Il mare torna dunque a farsi sentire, lo stesso in cui Orlando, quello di Ariosto, è attuffato legato per sette 

volte, al fine di purificarlo prima che gli sia riconsegnato il senno. Note originali al testo: confessatosi 

inesperto dell’esatta composizione dei Tarocchi, Eliot dichiara di aver scelto di includere l’impiccato 

“perché è associato nella mia mente col Dio Appeso di Frazer”.  

Manco a dirlo, l’imbuto delle storie ci costringe a retrocedere ancora, alla fonte stessa del “Dio Appeso”. È 

ben visibile la natura disomogenea dell’antico Havamal, il “Carme di Odino”: se la prima parte di questa 

importante sezione dell’Edda norrena si riassume in una serie di massime di etica scandinava (“Non ti 

attaccare alla coppa, ma bevi con misura…”), le stanze successive elevano il Signore degli Asi a exemplum del 

corretto agire, sconfinando verso la fine in un vero e proprio ammaestramento runico. A interessarci 

maggiormente è proprio questo passaggio dall’etico al magico, che si incarna in un’immagine che ormai, si 

spera, dovrebbe esserci familiare: 

Io so che da un albero al vento pendetti, 
per nove notti intere, 

ferito da una lancia ed immolato ad Odino, 
io stesso a me stesso, 

su quell’albero che nessuno sa 
da quali radici nasca. 



 4 

Pane nessuno mi dette, né coppa per bere; 
io giù guardai: 

raccolsi le rune, dolorante le presi: 
e giù caddi di là. 

È Odino stesso che parla e l’albero dell’immolazione è comunemente identificato con Yggdrasil. 

Sorvoleremo su quanti storici abbiano provato a rapportare questa immagine alla crocifissione del Messia: 

più verosimilmente abbiamo a che fare con una prova di iniziazione, un rito di passaggio tribale a seguito 

del quale il dio, “immolato se stesso a se stesso” e sottoposto al digiuno, consegue la saggezza delle rune. 

Infine, l’allontanamento dal suolo ricorre in molte tradizioni del nord, secondo le quali la terra sarebbe 

impura. 

Finite le storie, volgiamoci dunque alla Storia. 

Alla luce di quanto detto, se passiamo in rassegna i libretti dei mazzi di Tarocchi in commercio – che gli 

americani chiamano affettuosamente LWB, Little White Book – le interpretazioni da manuale non 

dovrebbero confonderci: “Sacrificio”, recitano le istruzioni degli Antichi Tarocchi Italiani (edizione Lo 

Scarabeo), “altruismo, ricerca interiore, idealismo, distacco dalla materia, transizione, ascesi, 

illuminazione”. Modiano, celebre cartificio triestino, non si allontana nei suoi Tarocchi Universal Waite: 

“Transizione, cambiamento, noia, abbandono, sacrificio”, cui aggiunge un “pentimento” che analizzeremo 

tra poco. 

La maggior parte delle interpretazioni correnti è tratta dalla tradizione dell’Alba Dorata (Golden Dawn), 

un ordine massonico che per essere debitamente spiegato necessiterebbe di un libro a parte (e di fatto ve ne 

sono in abbondanza). 

Il Liber T (Libro di Thoth), opera cardine dell’ordine, esprime la complessità e la magniloquenza di questi 

pseudo-maghi, attribuendo all’Appeso il titolo di “Spirito delle Acque Possenti”, la lettera ebraica Mem e 

il patrocinio dell’elemento acqua. Arthur E. Waite, insigne membro della congregazione che assieme 

all’illustratrice Pamela Colman Smith avrebbe consegnato i Tarocchi esoterici alla cultura pop e alla 

produzione di massa, scriveva nel suo Pictorial Key of the Tarot (1911) che una sola interpretazione è 

veramente calzante: la relazione tra il Divino e l’Universo. Profondamente cristiano, Waite puntualizza che 

“dopo il Grande Mistero del trapasso vi è il glorioso Mistero della Resurrezione”. Il suo Appeso è di fatto 

un Messia in erba, col capo coronato dal nimbo di luce e l’edera dell’eternità che si avviluppa al suo traliccio. 



 5 

La verve esoterica conobbe in seguito I Tarocchi (1924), testo cardine dello svizzero Oswald Wirth, che nella 

successione del mazzo intravedeva un vero e proprio percorso massonico. Chi ha avuto modo di vedere La 

Montagna Sacra di Alejandro Jodorowsky avrà un’idea dell’ispirazione esercitata da questo trattato sul 

regista. Nell’ottica dell’esoterico, l’Appeso sancirebbe l’iniziazione mistica dell’individuo, assumendo ogni 

oggetto della carta un valore simbolico: le monete che cadono dalle sue mani diventerebbero sicché “tesori 

spirituali”, la sua stessa posizione il rovesciamento del glifo alchemico dello zolfo. 

Ma come si è giunti a tutto questo? Che cosa riposa sul fondo dell’imbuto incantato? “Un’intera falsa 

storia”, scrive l’autorevole trio Dummett, Decker e Depaulis. “Un’intera falsa storia e una falsa 

interpretazione del mazzo dei Tarocchi fu messa insieme dagli occultisti; ed è tutto universalmente creduto. 

Per esempio, fintanto che preceduta da qualificazioni (spesso dubbiose) quali ‘la maggior convinzione tra 

gli occultisti è che…’, ogni singola frase che verrà dopo è falsa”. Eliot stesso, d’altronde, aveva dichiarato di 

non possedere nozioni sull’argomento. Ai tre studiosi sopracitati e a pochi altri (citiamo Pratesi, Moakley, 

Vitali…) dobbiamo infine una storia attendibile dei Tarocchi. Per quanto riguarda il velame fiabesco, è dal 

cuore dell’Illuminismo francese (che paradosso!) che si diramò il sentiero. L’Italia fornì le settantotto carte, 

la Francia le (errate) interpretazioni. Settantotto carte. Cinquantasei di esse, i semi e la corte, destinati a 

diventare il classico mazzo da gioco: dieci coppe (cuori), dieci bastoni (fiori), dieci spade (picche), dieci 

denari (quadri), più i relativi fanti, cavalieri, regine e re. E poi l’enigma delle ventidue figure. Catapultati 

verso l’ignoto dalla forza centrifuga dell’Illuminismo, personalità come Antoine Court de Gébelin, il Conte 

di Mellet e Jean Baptiste Alliette osservarono queste immagini e si lanciarono alla cieca nelle speculazioni 

più ardite. Bisogna considerare il fatto che, attorno a quella seconda metà del XVIII secolo, il popolo 

francese non aveva idea che i Tarocchi di Marsiglia che tanto si praticavano nel paese fossero 

soltanto una possibile variante di uno schema italiano molto più ricco e antico. Come conseguenza, i primi 

occultisti saltarono in una spericolata analisi archeologica di mazzi e immagini che, di fatto, non erano che 

giovanissime reinterpretazioni industriali di un’iconografia in continuo cambiamento. Ma per Court de 

Gébelin, pastore e massone, autore di un’imponente serie di volumi intitolata Le Monde primitif e rimasta 

incompleta a causa della sua morte, le immagini marsigliesi dovevano celare nientepopodimeno che 

antichissime nozioni egizie, una mistica conoscenza magica sopravvissuta alla distruttività del potere grazie 

a uno strategico camaleontismo. Non fu difficile per l’occultista – che, per inciso, giunse alla maggior parte 

delle proprie affermazioni “a istinto” – individuare Osiride nel Carro, Tifone nel Diavolo e Iside nella Stella. 



 6 

Per quanto riguarda la successione delle carte, che nella produzione editoriale marsigliese aveva ormai 

raggiunto un ordine standardizzato e stampato a piè di immagine, Court de Gébelin interpretò anch’essa 

come impostazione degli antichi sacerdoti; quando poi gli fu chiesto per qual motivo la carta che aveva 

“scoperto” essere in realtà la Creazione (e non il Giudizio, erronea cristianizzazione del significato) fosse al 

penultimo posto e non al primo, l’occultista si schermì asserendo che evidentemente gli egiziani iniziavano 

a contare dal numero più alto andando poi a ritroso. 

Sorvoliamo pure sul fatto che la successione numerica è infinita e che di fatto un “numero più alto” non 

esiste. E sorvoliamo anche sulla consapevolezza che Court de Gébelin aveva collegato i ventidue Arcani 

Maggiori alle ventidue lettere dell’alfabeto ebraico, inferendo dunque che anche i geroglifici egizi dovessero 

essere ventidue; questo prima ancora che la scoperta della Stele di Rosetta smontasse questo affascinante 

castello di carte (esoteriche). 

Quanto all’Appeso, ottenne addirittura la posizione raddrizzata, dal momento che l’occultista vi aveva 

individuato la virtù della Prudenza, incompresa nella sua complessità dalla “presunzione dei mastri cartai” 

che l’avevano invertita. Di fatto, il cappio attorno alla caviglia e la gamba sollevata altro non erano che 

allegorie della necessità di mantenere i piedi assicurati al suolo, ma di poggiarli con assennatezza. Vien da 

pensare all’Appeso del mazzo di Pierre Madenié, 1709, dunque precedente ai dubbi studi di Court de 

Gébelin e numerato IIX anziché XII: l’unica maniera per leggere adeguatamente la dicitura della carta è 

appunto raddrizzare il soggetto (e capovolgendone dunque il titolo). Il risultato è una figura fluttuante e 

spettrale, ancorata alla terra per mezzo del cappio, che a guardarla ricorda troppo l’indeciso di Calvino nel 

suo esilio nel profondo abisso. 

La favola dei Tarocchi si accresce col Conte di Mellet, che attribuì il loro arrivo in Francia al peregrinare 

degli zingari, i quali – come ci ricorda Notre Dame de Paris (Victor Hugo, 1831) –, erano universalmente 

considerati egiziani. All’entusiasmo diffuso per la terra delle piramidi costui univa le considerazioni 

ermetiche tanto praticate nelle confraternite. Adesso l’antico testo egizio aveva un nome,  Libro di Thoth. 

Anche la parola “Tarot” fu subito investita di un’improbabile analisi glottologica: non v’era alcun dubbio 

che alle origini ci fosse il termine “Ta-Rosh”, che in egiziano antico significa “la dottrina di Thoth”. Il fatto 

poi che il nome di queste carte fosse giunto in Francia attraverso la tradizione italiana non passò sotto 

osservazione. I Bohémiens conferivano più romanticismo alla storia. Quanto a Thoth, ora divinità dalla 

testa di Ibis, ora base mitologica ai greci per la creazione di Hermes – e in seguito Mercurio per i romani –, 



 7 

gli occultisti l’avevano interpretato come il primo sapiente dell’antichità, già ribattezzato Ermete 

Trismegisto. Considerazione, almeno quest’ultima, che già ricorreva nelle accademie neoplatoniche del 

rinascimento italiano: per far contento Cosimo de’ Medici, che nel 1463 richiedeva la traduzione in latino 

del Corpus Hermeticum, Marsilio Ficino fu costretto a mettere momentaneamente da parte quella dei 

volumi di Platone. 

Un’ultima menzione (ma la fila di occultisti continuerebbe all’infinito) va a Jean Baptiste Alliette che, sotto 

lo pseudonimo di Etteilla (banalmente il suo cognome letto in ordine inverso), pose le basi della 

cartomanzia professionale creando i primi mazzi appositi. Da lì alla nascita delle carte Lenormand il passo 

era breve. 

Fermiamoci. Respiriamo. Cos’erano prima i Tarocchi? Cos’erano veramente i Tarocchi? 

L’occhio si restringe, la favola si dissipa. Qualunque italiano del XVIII secolo avrebbe saputo rispondere 

alle domande degli occultisti. E la risposta era: un gioco. 

Ancora un salto indietro. Siamo nel 1379 e a Viterbo si registra l’arrivo del “gioco delle carte, che in Saracino 

parlare si chiama Nayb”. Na’ib, termine arabo, non significa ‘carta da gioco’; è piuttosto la definizione di 

un rango militare, un condottiero, un luogotenente. Al museo Topkapi Sarayi di Istanbul si conserva un 

mazzo mamelucco quasi completo: coppe, dînar, scimitarre e bastoni da polo. Chiunque abbia osservato 

le spade dei mazzi storici e si sia domandato il motivo della loro forma curva, adesso lo conosce. Per quanto 

riguarda il polo, gioco sconosciuto all’occidente fino ai tempi del colonialismo inglese, non seguì il seme dei 

bastoni nel loro passaggio in Europa. Tre carte di corte, Re (malik), Viceré (na’ib malik) e Secondo Viceré 

(thani na’ib) completano il gruppo. Il gioco, composto allora soltanto da semi e corte, giunse dunque dal 

Medio Oriente e si radicò in Europa, adeguandosi in seguito alla cultura figurativa dei vari paesi. 

Dopodiché, tra gli editti locali contro il gioco di azzardo e le prediche dei religiosi (San Bernardino da Siena, 

che appellò le carte da gioco “breviari del diavolo”, riuscì a provocare un falò delle vanità pre-savonaroliano), 

i nobili sperimentavano al riparo delle loro corti dorate, commissionando agli artisti d’ufficio e agli astrologi 

personali delle versioni alternative del mazzo. Nascevano così le perdute Carte degli Dei di Marziano da 

Tortona, dipinte da Michelino da Besozzo per il Duca di Milano, o i cosiddetti Tarocchi del Mantegna (che 

non sono Tarocchi e non li ha realizzati Mantegna), con ordinate personificazioni delle Virtù, delle Muse, 

dei pianeti. Al tempo chiamate comunemente Trionfi, le ventidue figure che tanto continuano ad 

affascinarci si accorparono alla suite standard attorno alla metà del XV secolo, tra Milano e Ferrara. Ci 



 8 

rimangono diverse preziose versioni dipinte a mano alla corte viscontea, attribuite ora a Bonifacio Bembo, 

ora a Franceschino Zavattari, piena espressione di gusto tardogotico; e il mazzo custodito alla Bibliothèque 

Nationale di Parigi, noto erroneamente come “Tarocchi di Carlo VI”, che per vivacità e similitudini 

iconografiche è stato attribuito all’officina estense. Ma l’elenco di tutti i mazzi storici a noi pervenuti 

sarebbe lungo e noioso, oltre che inevitabilmente incompleto. Basti dire che il nostro Impiccato ha già 

l’aspetto consueto: se nella versione esoterica novecentesca di A. E. Waite il traliccio disegna un’eloquente 

forma a T che richiama la croce del martirio, i mazzi tradizionali presentano una trave orizzontale incastrata 

tra due pali simmetrici, che possono essere levigati come nella raffinata produzione milanese o naturali come 

nell’esempio di Ferrara. La gamba libera è quasi sempre piegata in quella che gli occultisti avrebbero 

declamato essere un’altra allusione alla croce; ma Andrea Vitali, storico e iconologo, replica con pratica 

limpidezza che tale posizione “era naturale per chi si trovava in quelle condizioni […] per cercare di lenire i 

dolori”. 

Ma appunto, chi si trovava in quelle condizioni? La già menzionata Gertrude Moakley, la prima ad aver 

pubblicato nel 1966 uno studio attendibile sull’iconografia dei Tarocchi di Bembo, puntò subito 

l’attenzione sulla cosiddetta “pittura infamante”, l’antica prassi di appendere a capo in giù i colpevoli di alto 

tradimento – una prassi che, come ci ricordano i fatti di Piazza Loreto, era ancora viva nella memoria italiana 

nel ’45. Uno studio del 1979 a opera di Gherardo Ortalli fa luce su questa usanza prettamente italiana, che 

fu in auge tra i secoli XIII e XVI e il cui scopo era punire in contumacia coloro che erano sfuggiti al braccio 

secolare (questo spiegherebbe forse la posizione capovolta, ovvero la mancata impiccagione). Il saggista si 

interroga anche sul possibile valore magico di tali immagini, rammentando la tradizione fiorentina dei voti 

in cera appesi alla Santissima Annunziata; ma subito fa marcia indietro, dal momento che il fenomeno della 

cosiddetta “magia simpatica” – il medesimo principio della bambola voodoo – si esercitava già ai tempi su 

feticci tridimensionali. In mancanza di prove convincenti, nonché di esemplari di queste immagini che 

avevano carattere effimero, Ortalli si limita a constatarne la natura politica. Ad oggi, un vago suggerimento 

dell’aspetto che potevano avere queste effigi sono forse nei suppliziati dei vari inferni affrescati. Le 

ripercussioni sociali delle pitture infamanti, che erano esposte presso il Palazzo Pubblico cittadino con tanto 

di cartigli, stemmi e nomi dei rei, erano tali da ricadere anche sui malaugurati pittori cui erano 

commissionate: ne dà un esempio Andrea del Sarto, che a detta del Vasari eseguì l’opera col favore delle 

tenebre e facendola firmare al garzone Bernardo del Buda, “non volendo acquistare come Andrea del 



 9 

Castagno il cognome delli impiccati”. I suoi magistrali schizzi dei soggetti impiccati per i piedi rimangono 

nella Galleria degli Uffizi. 

Oltre al probabile timore di ripicca da parte dei parteggiatori dell’effigiato, sostiene ancora lo storico, gli 

esecutori delle immagini dovevano anche subire l’onta di essere accomunati a boia metaforici – e sappiamo 

che nella Firenze ancien régime tale era il mestiere che toccava ai peggiori ribaldi, nonché ai falliti sul piano 

economico. Fatto sta che l’umiliazione della committenza piovve anche sul beneamato Sandro Botticelli in 

occasione della congiura dei Pazzi, il quale fu obbligato ad accettare in virtù del suo ruolo di pittore di corte. 

Più incurante fu invece Leonardo Da Vinci che, in occasione dell’impiccagione di Bernardo Bandini dei 

Baroncelli, si curò di immortalarne l’agonia con interesse tutto scientifico. 

Ma torniamo ai Tarocchi Visconti-Sforza. Sappiamo da studi approfonditi che motti, imprese e araldiche 

familiari costellano questo prezioso mazzo miniato. Molti dei critici hanno anche individuato antenati 

illustri ritratti nelle carte, o allusioni a vicende biografiche del vivente Duca: ad esempio Gli Innamorati, 

probabile rappresentazione delle nozze ducali, osservando gli stemmi. Per quanto riguarda l’Appeso, è 

degno di nota il fatto che nel 1412 Papa Giovanni XXIII avesse fatto immortalare in tal maniera il vivente 

Muzio Attendolo Sforza, avo del Duca e allora condottiero, che aveva compiuto un azzardato voltafaccia 

dalle armate pontificie a quelle del nemico re di Napoli. Ritratto di famiglia? Chissà. Certo è che, 

raccontano le cronache, il cartiglio sottostante recitava tali parole: 

Io sono Sforza, villano della Cotognola, traditore, 
che dodici tradimenti ho fatto alla Chiesa contro il mio onore. 

Dodici, come la posizione che tradizionalmente spetta al trionfo dell’Appeso nel mazzo di carte. 

Dodicesimo, come l’ultimo apostolo traditore – che pure s’impiccò per la gola, non per i piedi. Non è chiaro 

se nel 1412 vi fosse già una successione canonica nel disporre i trionfi; ma è altamente probabile che, al 

tempo del mazzo Visconti-Sforza, l’iconografia dei Tarocchi fosse ancora in fieri; e non è da escludere, 

perlomeno non del tutto, che alle oscure origini delle carte oggi così famose possa trovarsi anche un album 

di famiglia ante litteram. 

In seguito, la favola. Ma come tutte le favole, anche quella dei Tarocchi necessitò del dovuto tempo di 

macerazione, di fantasia, di una certa dose di passione, tanto che il novelliere per primo deve credere alla sua 



 10 

propria menzogna. Tra i francesi di Re Luigi XII che nel 1499 penetrarono nella corte milanese e 

l’egittomania degli occultisti dell’Età dei Lumi ebbero a correre i dovuti secoli. Se i primi avevano avuto 

modo di sincerarsi della natura prettamente ludica – seppure didattica – di queste immagini, i secondi 

avevano ormai perso le redini delle origini storiche di quei Tarocchi di Marsiglia che tanto si 

commerciavano nella Francia del XVIII secolo, senza più prenderne in considerazione gli antenati italiani 

– per la precisione il foglio Cary, una stampa xilografica rappresentante quello che fu probabilmente il 

prototipo iconografico dei mastri cartai marsigliesi. 

Vogliamo amarla, questa menzogna. E l’ameremo con tutto il suo corollario egiziano, scandinavo e 

cabalistico. Poiché se l’arte è oggetto teorico, se sempre l’immagine presuppone un pensiero, non è poi così 

importante che esso sia logico o mera fantasticheria. L’umanità è cambiata e i Tarocchi ne hanno colto 

l’impronta, com’è destino di tutte le espressioni culturali. Sta bene così. C’è posto anche per il Giordano di 

Temporin, che è tanto simpatico. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pubblicato su L’Appeso il 5 febbraio 2023 

 

 



 11 

Bibliografia 

Maurizio Temporin, Arcana. Il castello dei destini sbagliati, Mondadori, Milano, 2019. 
Italo Calvino, Il castello dei destini incrociati, Einaudi, Torino, 1973. 
Thomas S. Eliot, La terra desolata [en. The Waste Land], Feltrinelli, Milano, 1995. 
Carlo Alberto Mastrelli (a cura di), L’Edda. Carmi norreni, Sansoni, Firenze, 1951. 
David Larkin (a cura di), Fate [En: Faeries], Biblioteca Universale Rizzoli, 1988. 
Arthur Edward Waite, The Pictorial Key of the Tarot, W. Rider, London, 1911. 
Oswald Wirth, I Tarocchi, Edizioni Mediterranee, Roma, 1973. 
R. Decker, T. Depaulis, M. Dummett, A Wicked Pack of Cards, Duckworth, London, 2002. 
Marianne Costa, I Tarocchi passo a passo, Om Edizioni, Bologna, 2020. 
Andrea Vitali, L’Appeso, il Traditore e la Prudenza, 1986 [www.associazioneletarot.it/page.aspx?id=124] 
Michael Dummett, Il Mondo e l’Angelo. I Tarocchi e la loro Storia, Bibliopolis, Napoli, 1993. 
Gherardo Ortalli, La pittura infamante nei secoli XIII-XVI, Jouvence, Roma, 1979. 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sharon Tofanelli, Lucca, classe 1993. Innamorata di mitologia e immagini fin da bambina, frequenta 

l’Istituto d’Arte e si laurea in Scienze dei Beni Culturali all’Università di Pisa. Successivamente si specializza 

in Storia dell’Arte Contemporanea presso l’Università di Siena. Scrive articoli di stampo culturale da 

quando aveva diciassette anni. Sostanzialmente, si ritiene brava soltanto in due attività: ascoltare storie e 

raccontarne. 
 

 



 12 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2023 L’Appeso 


	Il Traditore tradito
	La figura dell’Appeso tra equivoci e trasformazioni

